
党的二十届四中全会提出“加快农业农村现代化，扎实推进乡村
全面振兴”，当电视剧《乌蒙深处》的镜头掠过乌蒙群山的层峦叠嶂
时，观众看到的不仅是脱贫攻坚与乡村振兴的山乡脉动，更是一场关
于非物质文化遗产如何在当代生活中扎根的深度实践。《乌蒙深处》
以影像创作的形式，将“中华民族一家亲”理念转化为可感、可触、可
认同的文化实践，在铸牢中华民族共同体意识的维度上，也为中华优
秀传统文化的创造性转化、创新性发展提供了鲜活的影视案例。

非物质文化遗产的生活流叙
事与中华民族共同体情感链接

传统非遗的影像表达常陷入仪式化展演的惯
性，将镜头聚焦于重大节庆舞台的程式化动作，解说
词强调原汁原味的历史渊源，表演者如同被抽离日
常的文化符号。《乌蒙深处》则通过生活化叙事方式，
使之转化为铸牢中华民族共同体意识的情感媒介与
认同资源，让非遗回归具体可感的生活场景。

生活流叙事的剧作创作方式改变了非遗在叙事
中存在的性质与功能。剧中“村秀”舞台上，年逾古
稀的传承人吴恩芸压轴登场，这位将一生浸透于苗
绣与民族歌曲的老人开口吟唱《蝴蝶妈妈》时，引发
了全场观众的合唱与共鸣。吴恩芸在“村秀”舞台的
吟唱，让在场的各族观众都在此刻融入了一个由共
同情感与文化遗产所维系的共同体之中。

《乌蒙深处》中生活流叙事的核心在于将非物质
文化遗产与剧中人物的命运轨迹与生活日常进行深
度融合，证明了各民族优秀传统文化是活跃于当下、
促进相互理解与尊重的活态文化实践。当山歌成为
抒发个人成绩的媒介，当苗绣图案融入现代产业并
带动民族地区共同富裕，非遗便自然而然地叙说着
各民族在文化上兼收并蓄、经济上相互依存、情感上
相亲相近的故事。

非物质文化遗产的功能性转
化与铸牢中华民族共同体意识

《乌蒙深处》揭示了非遗的当代存续不仅需要活
态展演，更需融入区域发展，成为连接个体与群体、
传统与现代的功能性纽带，进而为铸牢中华民族共
同体意识提供文化支撑。

剧中的悬崖村苗绣厂由绣娘麻秀梅创立，带领
村里的绣娘们形成一个新的生产集体与社会单元。
她们不再是分散于各家各户的传承者，而是被整合
进现代化的经济组织中。这种因共同经济活动和文
化资源而建立的新型社会联结，极大地增强了内部
凝聚力，并重塑了民族文化认同与社会协作的价值
意蕴。同时，苗绣产品通过电商、文旅等渠道走向更
广阔的市场，这一过程生动诠释了“各民族在分布上
的交错杂居、经济上的相互依存”的格局。非遗产业
成为连接民族地区与外部世界的经济桥梁，使民族
地区的繁荣发展融入国家整体发展进程，夯实了中
华民族是一个经济利益共同体的认知基础。

剧中女主角衮月亮走进校园教授苗绣的情节，
生动展现了非遗从技艺传承向教育功能的创造性转
化。衮月亮通过教孩子们绣制简单纹样，激发孩子
们学习苗绣的兴趣，让非遗传承扎根少年心中。这
种教育实践，培育了其对于中华文化多样性的自觉
尊重与深刻认同。学校作为国家教育体系的基础单
元，是铸牢中华民族共同体意识的重要场域，使年轻
一代在切身实践中体会各民族文化是中华文化不可
分割的一部分，从而形成坚实且持久的文化认同与
情感归属。

非物质文化遗产的影像叙事
与国际传播

《乌蒙深处》对非遗传承的表达，本质是一场影
像转译的实践——通过电视剧的视听语言与叙事逻
辑，展现中华优秀传统文化自信表达与成功实践，将
铸牢中华民族共同体意识，从内部的情感与文化认
同，延伸至外部世界的认同与尊重之中，彰显了中华
民族多元一体的整体形象与生命力。

《乌蒙深处》对非物质文化遗产的表达，是站在
全球化的视觉场域中，强调我国非遗在与世界对话
并重塑自身主体性的能力。剧中以衮月亮带着绣娘
们最终站上了巴黎走秀的舞台为叙事高潮，使该剧
从地方性知识转向全球共享经验。绣娘们对苗绣纹
样进行当代审美简化时，仍坚守“双针绕线绣”“打籽
绣”等传统核心技艺，体现了她们创造性转化的自觉
性是以文化持有者的身份，主动将中华民族美学精
髓转化为世界通行的设计语言。

《乌蒙深处》所描绘的非遗国际化，是将各民族
丰富多彩的非物质文化遗产纳入中华文化创新发展
之中，使其在当代生活中焕发活力，成为夯实中华民
族共同体认同的坚固文化基石。当全球观众为精美
的苗绣作品赞叹时，不仅是中华文化之美，更是一个
将“指尖技艺”转化为“指尖经济”，让非物质文化遗
产赋能民族区域发展的生动案例。这个案例深深植
根于中华民族共同团结奋斗、共同繁荣发展的实践逻辑，并成为讲好中华民
族共同体故事和塑造可信、可爱、可敬的中国形象的重要媒介，从外部视角
反向巩固了内部成员对中华民族共同体建设的认同与信心。

《乌蒙深处》通过影像叙事，生动诠释了铸牢中华民族共同体意识，是植
根于可感、可知、可参与的文化实践之中。当中华优秀传统文化不再是“他
者”的风景，而成为共同的精神财富，当“各美其美”的民族文化实践汇聚为

“美美与共”的中华民族共同体力量，更让观众深刻地理解了“民族的就是世
界的”深层意蕴。《乌蒙深处》提供了一个非遗影像如何参与民族文化传承与
中华民族共同体建设的生动案例。在进行民族题材影视创作时，其通过非
物质文化遗产的创造性影像表达，讲好中国故事、凝聚中国精神，这要求创
作者既要深入理解各民族丰富多彩的非物质文化遗产作为地方性知识的深
层含义，又要具备当代意识与全球对话能力，将其转化为具有普遍共鸣的共
享经验。

【作者单位：贵州民族大学、贵州师范学院；本文系贵州省哲学社会科学
规划年度课题《贵州打造世界级旅游目的地背景下国际传播创新策略研究》
（编号：24GZQN46）阶段性研究成果。】

A32026年2月13日 星期五

责 编：杨益棋 一 审：程丽清 二 审：林文君 美 编：王 瑶
理论·铸牢中华民族共同体意识

学习贯彻党的二十届四中全会精神

党的二十届四中全会提
出：“优化区域经济布局，促
进区域协调发展。”对口支援
是马克思主义理论在中国具
体实践中实现本土化、时代
化发展的生动体现，也是我
国在新时代背景下推动各民
族携手并进、共同迈向现代
化进程、深入推进中华民族
共同体建设的核心机制之
一。这一政策不再局限于传
统意义上的区域性帮扶模
式，而是通过一系列科学合
理、系统完备的制度设计，以
及长期不懈、广泛深入的社
会互动，为各民族交往交流
交融搭建坚实的桥梁，促进
彼此在经济、社会、文化等多
个层面实现更加紧密的互动
与合作，进而从物质、文化和
精神等多个维度推进中华民
族共同体建设的实践。

党的二十届四中全会
提出：“大力繁荣文化事
业。”今年1月，贵州省两会
胜利召开，省政府工作报告
将“推动文化事业繁荣发展
和民族团结进步”置于重要
位置，这既是对多民族聚居
省份发展规律的深刻把握，
更是对新时代文化使命的
自觉践行。

贵州浸润着多元一体
的文化基因，在推进文化自
信自强中铸牢中华民族共
同体意识，是推动文化事业
繁荣发展和民族团结进步
的应有之义。

以文化认同筑根基，
厚植贵州民族团结沃土

中华优秀传统文化是中华民族的
精神命脉，认同是中华民族共同体建
设的心灵纽带。铸牢中华民族共同体
意识，本质上是一场深刻的精神凝聚，
而文化认同正是这一凝聚过程的核心
密码。“文化认同是最深层次的认同，
是民族团结之根、民族和睦之魂。”这
深刻揭示了文化在塑造集体身份、凝
聚社会共识中的根本性作用。

文化认同的根基，深植于多元一
体的文明传承。这种认同不仅是情感
上的归属，更是理智上的自觉，其为中
华民族共同体成员提供了“我们是谁”
的根本性回答。

中华文化是主干，各民族文化是
枝叶，根深干壮才能枝繁叶茂，贵州的
多彩文化，正是这一格局的鲜活缩影：
在苗绣的经纬里，交织着人民群众对
美好生活的向往；侗族大歌的和声中，
回荡着人与自然和谐共生的智慧；安
顺地戏、屯堡文化中，铭刻着中原文化
与西南地区文化交融共生的历史轨
迹。这些文化瑰宝是中华文化的有机
组成部分，既保持着独特风貌，又传承

着中华文化的核心价值，为各族群众
提供了共享的精神资源，让“我们同属
中华民族”的认知有了坚实的文化支
撑，也为贵州建设铸牢中华民族共同
体意识模范省筑牢了精神根基。

文化认同的培育，生长于日常交
融的实践土壤。文化认同是各族人民
在共同生活、共同参与中自然生成的
情感共鸣与价值共识。历史上，贵州
各民族在互动中形成了“你中有我、我
中有你”的格局，进入新时代，各民族
交往交流交融在更广阔的维度上持续
深化。

从“村 BA”“村超”赛场上各族群
众不分彼此的欢呼呐喊，到民族节庆
中共同参与的民俗展演，成为观察中
国式现代化的重要窗口；从校园民族
文化交融课程，到社区中邻里的守望
相助，中华文化成为凝聚情感的桥
梁。在这些具体可感的实践中，让铸
牢中华民族共同体意识从理念转化为
日常行动，促进各民族全方位嵌入，深
耕贵州民族团结的沃土。

以传承创新拓路径，
打造构筑中华民族共有
精神家园的贵州样板

构筑中华民族共有精神家园，是
铸牢中华民族共同体意识的必然要
求，而文化的传承创新则是建设共有
精神家园的关键动力。少数民族文化
是中华文化不可或缺的组成部分，既
要保护有形的村落、民居、特色建筑风
貌，传承无形的非物质文化遗产，又要
推动其创造性转化、创新性发展，让民
族特色在利用中更加鲜亮，不断焕发
新的光彩。

只有让各民族优秀传统文化在保
护中传承、在创新中发展，才能不断丰
富构筑中华民族共有精神家园的内
涵，为铸牢中华民族共同体意识注入
持久活力。贵州立足省情实际，以系
统思维推进文化建设，部署实施红色
文化重点建设、阳明文化转化运用、民
族文化传承弘扬、屯堡文化等历史文
化研究推广“四大文化工程”，让多彩
文化成为构筑中华民族共有精神家园
的精神纽带，着力打造建设共有精神
家园的贵州样板。

文化的生命力在于延续，失去传
承的文化便会失去灵魂。贵州始终
把传统文化传承发展放在重要位置，

既守护有形的文化载体，对古村落、
古建筑、历史遗存进行系统性保护，
留住文化的物理空间；更注重传承无
形的文化基因，通过建立非遗代表性
传承人名录、开设非遗进校园课程、
举办传统技艺展演等方式，让银饰锻
造、蜡染技艺、民间歌舞等非物质文
化遗产代代相传。这种保护是动态
的守护，让各族群众在传承中感受文
化魅力，增强对中华文化的自豪感，
进而深化对中华民族共有精神家园
的归属感。

文化创新是建设共有精神家园的
关键。时代在发展，文化需与时俱
进。贵州坚持在传承基础上创新，让
传统文化与现代生活接轨。通过“文
化+科技”，用数字化手段记录非遗技
艺、还原历史场景，让文化传播更具时
代感；通过“文化+产业”，将民族元素
融入文创产品、旅游体验、特色餐饮，
让刺绣、酸汤等文化产业成为带动群
众增收的重要经济载体；通过“文化+
传媒”，打造民族文化产业 IP，让贵州
故事走向全国、走向世界，成为讲述贵
州故事、传播中华优秀传统文化的美
丽名片。这些创新以现代方式激活传
统文脉，让各民族优秀传统文化在适
应时代、服务群众中焕发新的生机，也
让中华民族共有精神家园更具吸引力
和凝聚力。

以文化赋能显担当，
书写实现中华民族伟大
复兴的贵州答卷

中国式现代化是物质文明和精神
文明相协调的现代化，文化既是精神
力量的源泉，更是推动发展的重要支
撑。贵州以推进文化自信自强为引
领，把文化资源优势转化为发展优势，
在推动高质量发展、促进民族团结、实
现共同富裕的实践中，彰显文化赋能
中华民族共同体建设的强大力量，为
推进中国式现代化贵州实践注入强劲
内生动力。

文化赋能高质量发展，夯实中华
民族共同体的物质基础。发展是解决
一切问题的关键，也是铸牢中华民族
共同体意识的物质保障。贵州的实践
证明，民族文化是实现“换道超车”的

“金钥匙”。省政府工作报告明确提出
“必须大力实施强化比较优势战略”，
而贵州的比较优势之一正是多彩民族

文化。黔东南苗族侗族自治州的酸汤
产业，以民族饮食文化为内核，打造从
种植、加工到销售的完整产业链，成为
千亿级产业的重要支撑；毕节市的民
族刺绣产业，通过标准化生产、品牌化
运营，带动群众增收致富；“村”系列的
文化活动，不仅带动了旅游、餐饮、住
宿等相关产业发展，更提升了贵州的
知名度和影响力。文化与产业的深度
融合，既让各族群众在发展中受益，增
强了其对中华民族共同体的认同感和
获得感，也为铸牢中华民族共同体意
识奠定了坚实的物质基础。

文化赋能共同富裕，彰显中华民
族共同体的价值追求。共同富裕是实
现中华民族伟大复兴的重要目标，也
是铸牢中华民族共同体意识的必然要
求。贵州将文化赋能作为推动共同富
裕的重要路径，通过文化产业带动就
业增收，让各族群众共享发展成果。
例如，截至2025年底，全省已认定500
余家非遗工坊，带动4万余人就业，实
现产值26亿元，让古老的“指尖技艺”
转化为带动群众增收的“指尖经济”，
这正是文化赋能共同富裕的鲜活案
例，通过文化帮扶，助力经济欠发达地
区深挖文化资源、发展特色产业，助力
实现“文化兴村”。在文化赋能下，共
同富裕既是物质上的富足，更是精神
上的充盈，让各族群众在共建共享中
深切感受到中华民族大家庭的温暖，
凝聚共赴实现中华民族伟大复兴的强
大合力。

从文化认同的根基筑牢，到中华
民族共有精神家园的共建共享，再到
文化赋能的实践落地，贵州以推进文
化自信自强铸牢中华民族共同体意识
的探索，彰显了深刻的理论逻辑与鲜
明的实践特色，2026 年贵州省两会的
战略部署，为这一探索指明了更清晰
的路径。在新时代新征程上，贵州必
将继续深耕文化沃土，坚持传承与创
新并举、发展与团结同步，让多彩的特
色文化之花在构筑中华民族共有精神
家园中绽放出更加绚丽的光彩，为铸
牢中华民族共同体意识、实现中华民
族伟大复兴的中国梦贡献更加磅礴的
精神力量。

（作者分别系贵州民族大学副校
长、二级教授、博士研究生导师；贵州
民族大学社会学专业博士研究生；本
文系贵州省铸牢中华民族共同体意识
研究基地阶段性成果。）

深化对口支援产生的“互嵌式”发
展格局，夯实中华民族共同体建设的
物质基础。深化对口支援的“互嵌式”
发展格局，关键在于超越传统单向度
资金与项目援助，通过制度化顶层设
计与持续政策协同，在支援方和受援
方之间构建产业关联、市场互通、人才
互动、利益共享的深度联结网络。此
格局是把东部现代经济要素与西部后

发优势有机融合、系统整合，目标是形
成相互依存、协同进化的区域经济生
态。比如，在产业规划、园区建设上共
同谋划投资，产业链互为上下游，连接
各地区发展前景，这既缓解了民族地
区发展不平衡不充分，又为中华民族
共同体建设夯实共同物质基础。当来
自不同地域的各族群众在同一产业链
上分工协作，为同一产品进入市场共
同努力，并共享由此带来的发展红利
时，集体身份认同，即：对中华民族共
同体成员身份的自觉体认，便在经济
合作与社会交往中得到持续滋养和强
化。

以浙江省对口支援新疆阿克苏地
区为例，其协作超越初期项目援建，形
成深度“互嵌”典范。双方共建的“浙
江产业园”（如阿克苏纺织工业城），不
仅是企业集聚平台，更是制度、技术与
文化交融平台。浙江引入龙头企业，
配套带来供应链、技术标准和市场渠
道，还通过“小组团”人才援疆、干部挂
职、技能培训等形式，为该地培养大批
本土技术骨干和管理人才。这种紧密
协作使先进技术、管理理念与本土经
验深度融合，各族群众增进理解、建立
信任、形成默契。经济增长同步转化
为各民族交往交流交融的过程，让“中
华民族共同体”概念具象化。无数“互
嵌”场景使跨越地域的经济合作升华
为利益纽带、情感联结与文化认同，扎
实推进中华民族共同体建设。

强化对口支援的文化浸润功能，
促进各民族广泛交往、全面交流、深度
交融。对口支援的文化浸润功能，其
核心在于通过持续而有温度的文化交
流与互动，在各族群众特别是青少年
心中构筑中华民族共有精神家园，从
而在思想情感层面铸牢中华民族共同
体意识。其致力于为各族群众尤其是

年轻一代，搭建稳定、常态化的交往平
台，让他们在共同学习、共同体验、共
同创造的过程中拉近心灵的距离。例
如，浙江省湖州市援疆指挥部通过开
展“石榴籽”青少年融情夏令营等活
动，让浙江与新疆柯坪的孩子们在研
学中共同感受湖笔、丝绸等传统文化
的博大精深，这种基于共同文化体验
的互动，促进了孩子们之间的情感联
系和文化共鸣。

在实践中，这一路径通过系统化
的机制设计得以深化。一方面，其着
力于构建多层次、常态化的交流网络，
覆盖教育、文艺、体育、民生等多个领
域。例如，浙江省杭州市通过推动中
小学校结对全覆盖、组织“最美家庭走
亲交流”、举办杭阿马拉松等活动，为
阿克苏市与杭州市的干部群众和青少
年提供稳定多样的互动场景。另一方
面，其注重激发社会力量的广泛参与，
形成合力。无论是福建南平将朱子文
化、茶文化引入新疆木垒，通过茶艺培
训、经典诵读等活动以文润心，还是浙
江瓯海与四川阿坝通过青灯市集共享
非遗项目，推动“文化走亲”，都体现了
对口支援从重视项目援助，逐步转变
为重视各民族之间的文化融合与情感
共鸣。

弘扬“对口支援精神”，丰富铸牢
中华民族共同体意识的话语资源。凝
练与弘扬“对口支援精神”，即将对口
支援实践中展现出的崇高价值观念和
行为模式进行系统总结与升华，使其
成为铸牢中华民族共同体意识的有力
话语资源，集中体现了中华民族团结
互助、共同奋斗的集体主义精神，以及
胸怀大局、无私奉献的家国情怀。通
过对口支援，各地区、各民族凝结成了
发展共同体和命运共同体，在这一过
程中凝结成的精神财富，为回答“我们

为何是一个共同体”及“我们如何共同
走向未来”提供了鲜活、可信的叙事基
础。将这种源于实践的精神提炼为

“援藏精神”“援疆精神”等具象化符
号，能够极大地丰富铸牢中华民族共
同体意识的话语体系，使其从理论阐
述转化为可感知、可共鸣的情感认同
和价值引领。

具体实践表明，对口支援精神的
弘扬亦可转化为促进民族团结的强
大凝聚力。例如，在长达三十年的援
藏工作中，一批批援藏干部人才践行
着“缺氧不缺精神、艰苦不怕吃苦、海
拔高境界更高”的信念，与当地干部
群众共同奋斗在雪域高原，为西藏的
发展注入了持续动力。这种精神不
仅体现在重大项目上，也贯穿于日常
交往中，如援藏医生与当地医护携手
抢救生命、援藏教师为高原孩子点亮
求学梦想，这些事迹通过媒体报道、
报告文学、影视作品等方式传播，构
成 了 感 人 至 深 的 民 族 团 结 进 步 故
事。通过系统梳理和广泛宣传蕴含
其中的爱国主义、集体主义和奉献精
神，能够使“中华民族一家亲、同心共
筑中国梦”的理念更加深入人心，从
而在精神层面更加有效地铸牢中华
民族共同体意识。

【作者分别系安徽大学国家民委
中华民族共同体研究基地研究员，安
徽大学社会与政治学院特聘副教授、
博士后；安徽大学国家民委中华民族
共同体研究基地研究人员。本文系安
徽省铸牢中华民族共同体意识研究基
地2025年度研究课题《中华民族共同
体建设视域下对口支援赋能边疆治理
现代化的作用机制研究》（ZLYJ202506）、
贵州省铸牢中华民族共同体意识研究
基地阶段性成果。】

把握对口支援赋能中华民族共同体建设的实践逻辑
□ 洪玺铭 陈兴平

以
非
遗
叙
事
创
新
为
纽
带
铸
牢
中
华
民
族
共
同
体
意
识
的
思
考

—
—

基
于
电
视
剧
《
乌
蒙
深
处
》
分
析

□
骆
宇

娄
立
原

在推进文化自信自强中铸牢中华民族共同体意识
□ 董强 史渊


